


Leopoldo Zea
Historicismo y humanismo

Esta colección de pequeños libros sobre grandes pensadores y
pensadoras de América Latina se propone presentar una

introducción al pensamiento social y político producido en nuestra
región.

***

Discípulo de José Gaos, el mexicano Leopoldo Zea desplegó un
profundo y original programa intelectual de filosofía de la historia,
que quizá pueda condensarse en su defensa de la autenticidad de
la filosofía latinoamericana. El libro de Andrés Kozel recorre de
manera erudita, precisa e informada toda la obra de Zea, al que le
gustaba pensarse como un sofista (en el sentido de sabio crítico y
no de filósofo soberbio y embaucador) y cuyo pensamiento –cuya
“ecuación”, dice Kozel– está hecho de una fidelidad hacia lo propio,
de un fervor de comunidad y de un espiritualismo, de un
historicismo no aristocrático, humanista y democrático y de una
filosofía universalista respetuosa de las diversidades.

Diego Giller
María Pia López
Andrés Tzeiman





Kozel, Andrés
Leopoldo Zea : historicismo y humanismo / Andrés Kozel. - 1a ed. - Los
Polvorines : Universidad Nacional de General Sarmiento, 2026.
Libro digital, EPUB - (Pensadores y pensadoras de América Latina ; 40)
Archivo Digital: descarga y online
ISBN 978-987-630-847-2
1. América Latina. 2. Política. 3. Ensayo. I. Título.
CDD 908

© Universidad Nacional de General Sarmiento, 2025
J. M. Gutiérrez 1150, Los Polvorines (B1613GSX)
Provincia de Buenos Aires, Argentina - Tel.: (54 11) 4469-7507
ediciones@campus.ungs.edu.ar - www.ediciones.ungs.edu.ar

Colección Pensadores y Pensadoras de América Latina
Dirección: Diego Giller, María Pia López y Andrés Tzeiman
Comité Editorial: Gabriela Siufi, Daniela Perrotta, Juan Fal, Arnaldo Ludueña,
Eduardo Rinesi y Nuria Yabkowski

Diseño gráfico de la colección: Daniel Vidable
Diseño de tapas: Daniel Vidable
Diagramación: Gráfica América
Tipografía: “Andada” (SIL Open Font License, 1.1.)
Diseñada por Carolina Giovagnoli para Huerta Tipográfica.
http://www.huertatipografica.com.ar

Hecho el depósito que marca la Ley 11723.
Prohibida su reproducción total o parcial.
Derechos reservados.



Índice

Introducción
Presentación
Historización
Apreciación
Bibliografía
Leopoldo Zea
Bibliografía destacada de Leopoldo Zea
más pensadores y pensadoras en esta colección



Introducción

Esta colección de pequeños libros sobre grandes pensadores y
pensadoras de América Latina se propone presentar una
introducción al pensamiento social y político producido en nuestra
región. Los autores y las autoras que se seleccionan, cada cual a su
manera, hablando de distintos temas y desde variadas perspectivas
ideológicas, teóricas y políticas, confluyen en esta colección para
pensar América Latina. Las lectoras y los lectores encontrarán, a lo
largo de los volúmenes, los cruces, las lecturas compartidas y los
problemas comunes entre los distintos pensadores y pensadoras que
se han seleccionado. Y advertirá el modo en que los adjetivos
latinoamericana y latinoamericano, que a simple vista solo refieren a
una localización geográfica, se convierten en el centro de la
cuestión.

¿Por qué la necesidad de un pensamiento localizado? ¿Cuál es la
especificidad de lo latinoamericano? ¿Por qué es importante
reflexionar desde América Latina? ¿Qué es aquello que lo
latinoamericano permite pensar y que de otra manera no sería
posible abordar? ¿Qué nos habilita a nombrar con una sola palabra
lo múltiple? Pensar lo latinoamericano es entonces un gesto político,
un gesto de construcción de lo común y lo diverso de ese territorio,
de esas lenguas, de esas historias, muchas veces esquivas al
desarrollo de la región. Y es también una forma de proceder
contraria a aquella a la que la academia nos ha acostumbrado en
años recientes. Para un pensamiento que solo se dedique a pensar
sobre lo latinoamericano, este objeto se torna inasible. Pero no para
estos pensadores y estas pensadoras que lo hacen desde, en y para
América Latina.





Para Eduardo Devés



Presentación

Leopoldo Zea fue uno de los principales pensadores
latinoamericanos del siglo XX. Nació prácticamente con la Revolución
mexicana y se desenvolvió en el cauce abierto por ella. Vivió más de
noventa años y estuvo activo prácticamente hasta el final de sus
días. Pasó setenta de esos años enseñando y departiendo,
escribiendo y publicando, creando y coordinando espacios
institucionales de orientación latinoamericanista. Su legado es
exuberante, desparejo, controversial y también (quisiera dejarlo
indicado desde el inicio, puesto que intentaré esbozar unas
reflexiones al respecto) algo inactual.

No es poco lo que se ha escrito sobre su obra; a estas alturas,
reunir el material disponible permitiría conformar una no tan
pequeña biblioteca ad hoc. En efecto, contamos con biografías más
o menos prematuras, basadas, en buena medida, en sus propios
testimonios retrospectivos. Destaca la de Tzvi Medin, publicada en
1983, cuando Zea tenía setenta años. En 1988 apareció una
autobiografía intelectual, con dimensión de artículo y escrita en
tercera persona. Poco después vio la luz un tomo de la famosa
Biblioteca Ayacucho consagrado a su obra. Como es usual en la
serie, el volumen contiene un prólogo (en este caso firmado por
Arturo Ardao), una cronología y una bibliografía. Con el paso de los
años fueron apareciendo entrevistas y libros colectivos (uno se
publicó con motivo de su octogésimo cumpleaños); tras su
fallecimiento en 2004, la revista Cuadernos Americanos dio a
conocer un importante dosier; otro volumen multi autoral vio la luz
en ocasión del centenario de su nacimiento. También existen, por
supuesto, numerosos estudios que abordan aspectos específicos de
su labor, y no hace mucho Guillermo Hurtado (2019) reunió sus
escritos de juventud, hasta entonces dispersos en viejas
publicaciones difíciles de hallar. No contamos, empero, con una



edición de sus obras completas, y es de lamentar que no exista por
ahora un proyecto firme en tal sentido.

A partir de circa 1970, los puntos de vista de Zea comenzaron a
ser puestos en cuestión, dando lugar a más de un intercambio
polémico, algunos de cuyos rescoldos llegan hasta nuestros días. Me
refiero, en particular, a su respuesta crítica al libro de Augusto
Salazar Bondy ¿Existe una filosofía de nuestra América?, la cual
constituye, a mi modo de ver, un hito mayor de nuestra historia
filosófica, intelectual y cultural.

Una obra exuberante, una nutrida biblioteca alusiva, un
protagonismo innegable: ¿cómo no estar de acuerdo en que Zea es
una figura clave de nuestra historia intelectual y cultural? Y sin
embargo…

Sin embargo, Zea no es un autor actual, en el sentido de leído,
discutido, vivo. No lo es, al menos, en el grado en que tal vez
pudiera, y debiera, ser. Es cierto que pocas figuras autorales lo son
en América Latina, cuya historia cultural se revela, fuera de muy
contadas excepciones, tan propensa a rechazar el tipo de
sedimentación que podríamos llamar endógena. Pero, en vez de
transitar este cauce argumentativo (que tiene, sin duda, su parte de
verdad), quizá convenga abrir una interrogación franca sobre las
razones específicas de la no vigencia relativa del legado de Zea y, al
mismo tiempo, sobre los perfiles, sentidos y matices que pudiera
adquirir su eventual vindicación.

En este ensayo me propongo asediar la obra de Zea siguiendo un
procedimiento que, sin dejar de ser sensible a la historicidad de sus
elaboraciones, nos permita a la vez reabrir el debate sobre lo que
podríamos llamar el núcleo de su mensaje, el sentido primordial de
su gesto filosófico. Dados estos pasos previos, estaremos en mejores
condiciones para abrir una discusión sobre las razones de su no
plena vigencia. ¿Cuál puede ser el sentido de revisar, hoy, la obra de
Zea? ¿Cómo aquilatar su legado e integrarlo, al menos parcialmente,
a nuestras conversaciones? ¿Tiene esa voz, en su tiempo tan
característica, algo para decirnos todavía?

El ensayo se divide en dos partes: Historización y Apreciación. La
primera consta de tres secciones: preludio, plenitud y variaciones.



Introduzco allí una hipótesis interpretativa que pone de relieve, entre
otras cosas, pero sobre todo, la enorme importancia, qua plenitud de
significación, del libro América en la historia, publicado en 1957, así
como cierta trama polémica que sus páginas recogen y que una
lectura compenetrada y atenta a las voces y sus desdoblamientos
ayudará a reponer.

En la segunda parte, más breve, ofrezco una propuesta de
reconstrucción y valoración de lo que entiendo es el núcleo del
mensaje de Zea, de su gesto filosófico básico. En este plano, mi
argumento compone una trama integrada por varias hebras y se
orienta a poner de relieve tanto la valoración por parte de Zea de “lo
propio” latinoamericano (una esfera más o menos escurridiza,
asociada a la idea/imagen de comunidad) como su llamado a
incursionar en el desarrollo y en la modernidad con base en (y no a
pesar de) eso propio y su postulación según la cual la valoración de
lo propio es condición necesaria para avanzar hacia un universalismo
genuino. Sostendré que el gesto de Zea y la relación con la
temporalidad que implica son análogos (no idénticos, pero sí afines)
al de pensadores latinoamericanos que lo precedieron, como José
Vasconcelos y, antes, José Enrique Rodó, por mencionar dos
nombres de significación incuestionable. Sostendré, asimismo, que,
en tanto posición filosófica, existencial y política, aquel gesto posee
plena vigencia, no por ser el único posible ni, necesariamente, el
preferible, sino por ser atendible y legítimo. Y precisamente en este
punto argumentaré que fue cierta ansiedad o cierta prisa la que
condujo al último Zea a alterar cierta relación característica con la
experiencia temporal, una modalidad de relación que no sería
únicamente “suya”, en un movimiento que tuvo algo de
(auto)deformante y que terminó por empañar la justipreciación de
su legado. El corolario de lo anterior es que, si lo que se busca es
“salvar” a Zea, será preciso considerar de manera especial sus
últimas elaboraciones e interpretarlas desde el prisma provisto por
las claves antedichas.

En términos de enfoque, mi propuesta se basa en una noción de
la labor hermenéutica que concibe a toda obra como una ecuación
metamórfica y, por lo tanto, inestable, que sin embargo obedece, de



alguna manera, a una unidad de propósitos. En otras palabras, una
obra, la obra asociada a un nombre propio (en este caso, Zea), es
algo a lo que el lector-intérprete puede asociar un conjunto de
problemas más o menos estable y una serie de resoluciones más o
menos variables a lo largo del tiempo. La sociología del conocimiento
puede servirnos de guía para identificar elementos que permiten
explicar, al menos en parte, aspectos asociados a las raíces de ese
“conjunto de problemas”, de esa “unidad de propósitos”, y una
noción como “homología estructural”, tal como la ha definido Pierre
Ansart (1973), puede ser de especial interés aquí. La lectura
compenetrada y sensible a las voces que pueblan una determinada
elaboración textual puede ayudarnos a ubicar una obra, más o
menos problemáticamente, en el seno de una tradición intelectual y,
así, a quedar en mejores condiciones de calibrar su especificidad,
tarea que con frecuencia deriva en el esclarecimiento del sentido y
los alcances de una serie de tributaciones y deslindes. Como sea,
solo después de haber recorrido cada momento de la “trabajosa
forja” es admisible tratar de decantar algún tipo de fórmula sintética
relativamente consistente; solo después de haber (re)presentado
aquello que Zea fue pensando y diciendo (acudo deliberada y
reflexivamente al gerundio) sobre tal o cual problema resultará
posible decir algo en tiempo pasado –sobre tal o tal cuestión, Zea
pensó o sostuvo tal y tal proposición…–, y, en caso de que
correspondiera, en tiempo presente o condicional –sobre tal o tal
cuestión, Zea, quien ya no está físicamente aquí, piensa/pensaría o
sostiene/sostendría tal o tal idea…–.

Quienes se adentren en las páginas del presente ensayo han pues
de aceptar no apenas que es posible y eventualmente instructivo
enzarzarse en cuestiones de esta naturaleza, sino además que
podría ser legítimo avanzar en la recuperación de un determinado
legado, en este caso el de Zea, en un registro no necesaria ni
exclusivamente literal. La analogía desempeña un papel clave aquí.
Plantearse la posibilidad de recrear y pretender vigente un legado
enraizado en formulaciones de hace setenta años (América en la
historia y otros textos) que remiten a otras declamadas décadas
antes (como La raza cósmica de Vasconcelos o el Ariel de Rodó)



supone conceder que es legítimo esmerarse en proponer una lectura
no exclusivamente literal ni, tampoco, exclusivamente alterizadora
(que convierta a Zea en un autor de “otro tiempo”, es decir, de “otro
mundo”). En otras palabras, admitir que vale la pena esforzarse por
perfilar una recuperación que se permita suspender parcialmente los
resultados obtenidos gracias a la historización para devolvernos,
decantada, la expresividad de una voz capaz de integrarse a
nuestras conversaciones. Es decir, de una voz capaz de
interpelarnos. Nada más y nada menos.



Historización

Líneas atrás hice uso del verbo “salvar” para insinuar que tal vez
fuera preciso salvar a Zea de sí mismo. Por supuesto, se trata de una
alusión al consabido apotegma orteguiano sobre el yo, la
circunstancia y la salvación. Seguramente por picardía, Ortega y
Gasset había asociado su idea a una frase supuestamente tomada
de la Biblia (“Haz el bien al lugar donde naciste”), pero que ningún
erudito ha podido, al menos hasta donde sé, hallar en sus páginas.
Como sea, orteguianamente, salvar a algo o a alguien es procurar
llevarlo a la plenitud de su significado, y esto remite, desde luego, a
una labor de interpretación.

Uso y alusión se justifican. Zea fue uno de los principales
discípulos, si no el principal, de José Gaos, y Gaos había sido en
España uno de los principales discípulos, si no el principal, de
Ortega. A fines de la década de 1930, Gaos, que integraba el bando
republicano y se desempeñaba como rector de la Universidad de
Madrid, previendo ya el desenlace fatídico del conflicto, pasó a
radicar en México. Más o menos a partir de entonces, la relación
entre Gaos y su maestro Ortega devino problemática, y quedó
alguna marca textual de esa problematicidad. El primer discípulo que
Gaos formó en México fue precisamente Zea.

Zea nos legó una lograda tentativa de salvación de Ortega en su
ensayo “Ortega el americano”, publicado en la revista Cuadernos
Americanos en 1956, justo tras el fallecimiento de Ortega. En esas
páginas Zea buscó salvar a Ortega de sí mismo, tornándolo
americano “a su pesar”. Vemos así de qué manera una figura autoral
puede, gracias a una lectura creadora, devenir algo que
eventualmente no fue ni quiso ser –la mirada de Ortega sobre
América gravitaba hacia el hegeliano y eurocéntrico “todavía no”– y,
así, ser “salvada”.

Más tarde, Zea escribió sobre Gaos en un registro invariablemente
entrañable y laudatorio. No hubo en este caso un intento ostensible



de salvar al maestro “de sí mismo”. Zea no lo consideró necesario o
no se atrevió a hacerlo. Sin embargo, esto no significa que pensara
“igual” que Gaos sobre todas las cosas; solo quiere decir que Zea no
quiso o no pudo elaborar en ese registro los rasgos que
evidentemente lo singularizaban frente a su maestro, y prefirió
ofrecer un tipo de narración sobre la naturaleza de su vínculo que
gravita hacia una identificación filial y aproblemática. Voy a dejar
indicado al pasar que mi hipótesis al respecto es que, contra lo que
Zea buscó trasmitir, su obra no es una prolongación sin más de las
enseñanzas gaosianas. Es bastante lo que podría escribirse sobre
esto, y serían muchas las preguntas que cabría formular tanto en un
sentido como en otro (de Gaos a Zea, de Zea a Gaos), aunque no es
este el espacio para hacerlo. Pero insisto: hay zonas y torsiones de
la obra de Gaos que no necesariamente resuenan en la de Zea y que
solicitan ser revisadas por su valía intrínseca y no por ser
antecedentes de las formulaciones del discípulo. Así, por ejemplo,
sería difícil objetar que la filosofía de la historia americana propuesta
por Zea (por incitación, según veremos, de Gaos) es
primordialmente un ajuste de cuentas con la filosofía de la historia
de Hegel vía una asimilación de los aportes de Arnold Toynbee, e
igualmente difícil desmentir que, en la obra de Gaos, las referencias
al primero son escasas (y en general críticas), mientras que las
alusiones al segundo destacan por su ausencia. Esquematizando:
Zea, el Zea más pleno, fue toynbeeano-hegeliano; Gaos no lo fue en
absoluto.

Más allá del apotegma y la picardía orteguianas y de las filiaciones
discipulares que enlazan a Zea, Gaos y Ortega, de estas primeras
consideraciones comienzan a emerger pistas para reconstruir tramas
de nombres propios, relaciones interpersonales, universos de
lectura, procesos sociales significativos (la Revolución y la
posrevolución en México, la guerra de España y la Segunda Guerra
Mundial), tradiciones filosóficas, problemas más o menos comunes,
deslindes explícitos y tácitos. Será de gran ayuda no dejar de tener
presente este “telón de fondo” al recorrer la subsiguiente tentativa
de historización. Siendo Zea parte de nuestra circunstancia



latinoamericanista, al procurar salvarlo quizá consigamos salvarnos
un poco también a nosotros mismos.

Preludio

La primera fase de la producción intelectual de Zea comprende la
década y media que va desde mediados de los años 30, cuando
publicó sus primeros textos, hasta 1950. Este período puede
subdividirse, a su vez, en dos momentos: el propiamente juvenil y el
que cabría llamar de consolidación; el parteaguas sería la obtención
del doctorado y el subsecuente viaje a Estados Unidos y a más de
media docena de países latinoamericanos que Zea emprendió,
gracias a una beca de la Fundación Rockefeller, en pleno corazón de
la década de 1940.

Interesa decir algo sobre el origen social de Zea. A fines de los
años 20, era un joven urbano y alfabetizado, con una no
despreciable cultura general, en buena medida derivada de su
lectura de los clásicos editados por la Secretaría de Educación
Pública (iniciativa puesta en marcha durante la gestión de José
Vasconcelos) y por la editorial española Bergua. Criado así gracias al
esfuerzo de su abuela Micaela, quien había conseguido para el nieto
una beca de los lasalleanos, ahora tenía que trabajar para
sostenerse, y la finalización de sus estudios secundarios se vio
demorada por dicha razón; sin embargo, a los veintidós años Zea ya
publicaba artículos críticos al gobierno en el periódico El hombre
libre y poco después, sin dejar su trabajo como mensajero en
Telégrafos Nacionales, pudo comenzar dos carreras en la Universidad
Nacional Autónoma de México (UNAM). Según su testimonio
retrospectivo, desde 1936 había simpatizado con la causa
republicana y, una vez en la universidad, tomó contacto con la obra
de Ortega, en el marco de un seminario impartido por Samuel
Ramos. Esto, antes de conocer a Gaos.

Aunque su origen social no tuvo que ver con la pobreza en el
sentido rotundo de la expresión, Zea, claramente, no fue un
privilegiado. Este es un factor clave a la hora de pensar



integralmente su itinerario. Según veremos, uno de los ejes
vertebradores de su prédica sería justamente la demanda de
reconocimiento y el afán de integración, remitidos ambos al
horizonte de un universalismo genuino, es decir, que no le
escamotease a los humildes su humanidad. Hay en Zea cierto núcleo
plebeyo o, si se prefiere, populista, en el sentido más
resplandeciente del término, y para abordar adecuadamente el
asunto parece imprescindible situarlo en relación con lo que venimos
señalando sobre su origen social. Y es precisamente aquí donde la
sociología del conocimiento tendrá algo para decir: en el intrincado
juego de proyecciones que toda escritura es, no parece un exceso
conjeturar probables relaciones de homología entre el itinerario
objetivo de Zea y sus puntos de vista sobre el lugar de México y de
América Latina en la historia universal.

Conviene decir algo más sobre Gaos. Nacido en Gijón en 1900,
este notable filósofo se había formado en filosofía cerca de Ortega,
en la España de la “edad de plata”. Como rector de la Universidad de
Madrid, presidió en 1937 el pabellón España en la exposición
universal de París, donde fue exhibido el Guernica de Picasso. No
mucho después, se estableció en México, según adelantamos. El
gobierno mexicano había expresado solidaridad con la República y,
cuando el desenlace del conflicto comenzó a perfilarse, trazó una
política ad hoc para recibir a personas de esa orientación. La de
Gaos fue una de las figuras prominentes del exilio republicano
español en América. Gaos llegó así al México de la posrevolución, el
país de Lázaro Cárdenas, Alfonso Reyes y la recientemente creada
Casa de España (luego devenida El Colegio de México), el país de la
educación socialista, la expropiación de las compañías petroleras y el
deslumbrante muralismo. Vivió tres décadas en México, donde
falleció en 1969, legando una obra que, reunida, rebasa los veinte
volúmenes. Realizó además una enorme labor docente y traductora:
por ejemplo, su versión de Ser y tiempo de Martin Heidegger fue por
largas décadas la única disponible en nuestra lengua. Reflexionando
sobre su suerte, acudió a la expresión “transterrado”, de honda
significación vital y filosófica. El transterrado es precisamente el
subtítulo de un pequeño y entrañable libro que sobre Gaos escribió



Zea y, también, de un artículo del que citaré un pasaje al final. Y hay
bastantes materiales alusivos a Gaos: no fue hace tanto que Aurelia
Valero publicó, en México, una esmerada biografía intelectual de los
años mexicanos del transterrado. Por mi parte, vengo insistiendo en
la necesidad de distinguir en la obra del Gaos establecido en México
al menos dos etapas: una primera, marcada decisivamente por un
fervor hispanoamericanista, y una segunda, marcada por un
desvanecimiento de ese fervor y una deriva hacia una búsqueda
filosófica con pretensiones más sistemáticas y universalistas. En
dicho deslizamiento hay a mi juicio un enigma fascinante no
demasiado explorado todavía; ahora quisiera señalar apenas que su
mención permite entender un poco más el sentido de lo indicado
más arriba sobre la necesidad de no confundir, como si fueran un
conjunto indiferenciado, las figuras y las prédicas de Zea y Gaos: la
reflexión de Zea partió claramente de postulados asociados al Gaos
de la etapa del fervor hispanoamericanista y luego fue avanzando
por senderos que no fueron los mismos que siguió Gaos, ni tampoco
los que el Gaos del fervor habría probablemente seguido de haber
permanecido en ese pathos. Como puede fácilmente advertirse,
estas últimas proposiciones involucran razonamientos contrafácticos,
de esos cuyo uso suele desaconsejarse en el terreno de la historia
profesional, pero que no pocas veces encierran gemas
sorprendentes de sentido y ayudan a activar un poco nuestra
fatigada imaginación.

Retomemos el hilo. Hay dos escenas a evocar, tienen bastante de
cinematográfico y podemos permitirnos reconstruirlas con alguna
libertad. En la primera, hay que imaginar una clase de Gaos –el
rector de Madrid, ahora en México– y, sentado en algún lugar del
salón, a un joven Zea, extenuado por los sacrificios que hacía para
asistir a clase (se desempeñaba como mensajero con horario
nocturno en los Telégrafos Nacionales), entrecerrando los ojos y
cabeceando. Sorprendido por la calidad de un ensayo suyo, Gaos le
pregunta: “¿Qué hace usted, Zea?”. Entonces Zea le cuenta de su
trabajo nocturno, de sus intenciones de llevar adelante dos carreras
en esas condiciones. Gaos le dice: “Pues eso no podrá durar mucho.
Hay que hacer algo por usted antes de que sea tarde”. Una de las



consecuencias de ese intercambio es que al poco tiempo Zea puede
dejar de trabajar gracias a una beca de La Casa de España obtenida
por intermediación de Gaos ante Reyes y Cosío Villegas. Para
concretarlo, Zea debe dejar la otra carrera que cursa (Derecho) y,
por supuesto, su trabajo nocturno.

La otra escena tuvo lugar algún tiempo después. Hay que
imaginar una conversación entre Zea y Gaos sobre el posible tema
de su tesis de posgrado. Inicialmente, Zea declara su interés en los
sofistas griegos. Y Gaos le dice algo así como: “Pero usted, Zea, no
maneja la bibliografía sobre la temática, que es mucha, el de los
sofistas es un tema prácticamente agotado en Europa y, además,
usted tampoco sabe griego. ¿Por qué no elige mejor algo
relacionado con la filosofía en México, sobre lo cual podrá usted
hacer un aporte?”. Entonces Zea reflexiona y decide hacer su tesis
sobre el positivismo en México. Las dos tesis de Zea –la de maestría
y la de doctorado– quedaron así consagradas al positivismo
mexicano. La de maestría fue presentada en 1943 y la de doctorado
en 1944, y fueron publicadas como obra única, primero en dos
volúmenes y más tarde en uno solo. Gaos fue un asesor de tesis
muy implicado: su presencia en el estudio zeano sobre el positivismo
es notoria, y no se exagera nada si se sostiene que Zea nunca fue
historiador de las ideas tan riguroso y refinado como cuando tuvo a
su lado, guiándole la pluma, al gran maestro español.

Entre paréntesis, en el juvenil interés de Zea por la sofística hay
claves importantes para seguir aproximándonos al núcleo de su
pathos filosófico. Revisando su ensayo “Los sofistas y la polis
griega”, compuesto hacia 1939-40, no encontramos distancia crítica
alguna respecto de la sofística clásica, sino una profunda
identificación con ella. El joven Zea despliega un punto de vista
contrario a la tesis aristocrática del saber, así como la convicción de
que la filosofía puede ser, más que ciencia “de lo que es”, ciencia “de
lo que se quiere que sea” y, en tanto tal, “retórica” o, directamente,
“ideología”, en virtud de que las palabras son instrumentos político-
sociales, puestos al servicio de intereses. Esta disposición se
mantendría a lo largo del tiempo y es, sin duda, uno de los rasgos
constantes y definitorios de la “ecuación Zea”. De hecho, varias de



las polémicas en las que se iría viendo envuelto lo dejan colocado en
sofística oposición a distintos tipos de “filósofos soberbios”,
exclusivistas, aristocratizantes. Por lo demás, según veremos, su
“fervor de lo propio” (mexicano y latinoamericano) parecería ser, en
una medida importante, ciencia, no tanto “de lo que es”, sino más
bien “de lo que se quiere que sea”. Asignarle cierto peso a esta
temprana identificación de Zea con la sofística es indispensable para
avanzar hacia una adecuada comprensión de la propensión
igualitarista de su antropología filosófica, así como del carácter
primordialmente ideológico-moral y filo-anti-intelectualista de sus
elaboraciones.

Paréntesis dentro del paréntesis: no está de más recordar, aunque
sea de paso, que en la década de 1950 se registró un interesante
contrapunto de ideas entre Eduardo Nicol, otro filósofo de origen
español radicado en México, y Gaos. El contrapunto fue duro y tocó
directamente la valoración de Ortega. Nicol puso en cuestión el valor
teórico de la obra de Ortega y lo calificó abiertamente de sofista y,
por eso mismo, peligroso. Gaos defendió el valor del legado de su
maestro. El intercambio tuvo sus asperezas y sinuosidades y condujo
en ambos casos a revisiones más bien tácitas de los propios puntos
de vista. Sin darle explícitamente la razón a Nicol, tras la muerte de
Ortega, Gaos (cuyo fervor hispanoamericanista se había difuminado)
modificó al parecer los términos de sus valoraciones y se abocó a
dar forma a un sistema filosófico personal y sistemático, que es justo
lo que Ortega no había hecho. Por supuesto, Nicol había empleado la
expresión “sofista” con una intención contraria a la trabajada años
antes por el joven Zea. En Nicol, sofista es antónimo pleno de sabio
y de filósofo: el sentido del término se aproxima al de charlatán. En
Zea, en cambio, sofista es antónimo pleno de filósofo soberbio,
exclusivista y aristocratizante; un sofista es un pensador crítico, de
ideología igualitarista, como el propio Zea quiso ser.

Cerremos todos los paréntesis y retomemos el hilo de la
narración. Gracias al apoyo de Gaos y a sus propias condiciones y
trabajos, en poco más de un lustro, es decir, casi instantáneamente,
Zea había pasado de ser un estudiante que entrecerraba los ojos en
clase a ser un doctor en filosofía avalado por un prestigiosísimo



profesor español y que, además, se iba de viaje por las Américas
becado por la Fundación Rockefeller. Al retornar de ese viaje, Zea
tenía casi treinta y cinco años y estaba listo para volverse un
protagonista central de la vida cultural, intelectual y política
mexicana y latinoamericana: no había entonces muchos doctores en
filosofía, titulares de cátedra, con avales análogos a los suyos y que
a nivel continental fueran portavoces de un proceso revolucionario
eventualmente exitoso y en curso. Nada de lo anterior había empero
“borrado” aquella condición “original” suya de plebeyo-recién-llegado
ajeno a la esfera de la alta cultura institucional. De paje a príncipe
en prácticamente un abrir y cerrar de ojos: visto desde la
subjetividad del personaje, el cambio debe haber sido enorme.

En su fase de fervor hispanoamericanista, y más precisamente en
los años de la Segunda Guerra Mundial, Gaos hablaba de crisis de
los principios, consecuencia, a sus ojos, del inmanentismo religioso,
y veía que los pueblos hispánicos, históricamente distantes del
inmanentismo e inclinados a la trascendencia, podían aportar algo a
la superación del grave panorama. Una de sus propuestas era, en
efecto, la de componer(nos) una metafísica de nuestra vida, con
base en la cual pudiera instaurarse una renovada comunión de fe
trascendente en un mundo ya-sin-Dios. La reflexión del discípulo Zea
partió del mismo diagnóstico; sus tentativas iniciales de respuesta
hablaron menos de comunión de fe trascendente y más de dotar de
sentido unas prácticas a la deriva a partir de una remisión a “lo
propio”. Eso “propio” era algo que evidentemente lo entusiasmaba,
pero que todavía no aparecía definido con claridad: los desarrollos
del joven Zea comulgaban con la orientación general gaosiana
(había una crisis de la cual se saldría vía algún tipo de reformulación
metafísica), pero no tenían análogo espesor histórico y filosófico
(previsiblemente, las respuestas de Gaos eran entonces más
elaboradas que las suyas).

Causa inefable de la mala copia, límite y conjunto vacío, “lo
propio” no era en el Zea de los años 40 una esfera que se dejase
caracterizar con precisión. Y no resulta simple articular el fervor por
algo inefable, denotativo de resistencias pero también de
incapacidades, con la promesa de contribuir a superar la crisis del



mundo. Estas irresoluciones se dejan apreciar en sus textos de esos
años: además de sus tesis sobre el positivismo, están las
conferencias “En torno a una filosofía americana” (publicadas como
artículo en 1942 y como libro en 1945), el volumen Dos etapas del
pensamiento hispanoamericano (extrapolación al escenario
hispanoamericano de las tesis de El positivismo en México), el
artículo “Las dos Américas” (1944), el comentario “América como
problema” (1944a) y América como conciencia, libro-collage
publicado en 1953 que puede considerarse la coronación de la
primera etapa de la obra zeana: su sección conclusiva es
reproducción literal de la última de las conferencias de 1942, que
hablaba, y esto no deja de ser significativo como indicador de
persistencia, acerca de la necesidad de dotarnos de una metafísica
para hacer frente a los dilemas del mundo contemporáneo.

En el Zea de 1942, la dolencia de América se decía con estas
palabras: como afirma Ortega, América no tiene historia, no ha
contado en la historia universal; América no cuenta con una cultura
propia, ha vivido a la sombra de la cultura europea –pese a ser la
inspiración última de la aseveración de Ortega, Hegel no era
convocado de manera explícita a la conversación. Con ese
diagnóstico daba inicio la dilatada reflexión de Zea sobre el lugar de
América en la historia. Sus argumentos de entonces, y sus “enredos
silogísticos”, pueden reproducirse así: América no tuvo historia
porque no la necesitó: vivir de la imitación le bastó para solucionar
sus problemas (vivió como eco y sombra de Europa porque así
resolvía mejor los problemas de su circunstancia); o América sí tuvo
una historia que no sabemos ver porque la miramos mal (la dolencia
estaría en la mirada, no tanto en la entidad o su historia, o, más
rebuscada pero tal vez más profundamente, la dolencia residiría
precisamente en el hecho de que la entidad no consigue mirarse
bien a sí misma); como sea, esa historia nos mostraría que sí hay
algo propio, que sin embargo solo se hace expreso de un modo
negativo, ya que lo propio americano sería haberse propuesto ser
otro, sin haberlo conseguido, y así lo propio sería esa resistencia,
ese fracaso: “si buscamos en nosotros mismos no encontramos eso
que queremos llamar nuestro”. En El positivismo en México aparece



la noción de la “puesta en servicio” de un sistema de ideas originado
en otro contexto, y en esa inflexión podría residir lo propio. Sin
embargo, en el caso de la instrumentalización del positivismo en
México, el factor decisivo no habría sido otro que el egoísmo de las
elites mexicanas: si la imagen de la “puesta en servicio” salva a lo
propio, no puede decirse lo mismo de su núcleo, el egoísmo, que
difícilmente consigue salvar el fervor.

Más allá de la retórica, sin duda rebosante de entusiasmo, se
comprende que no es fácil para quien lee encontrar herramientas
que ayuden a resolver la crisis de los principios desde un ámbito de
lo propio así de vacío, o de indefinido, o de definido en términos
esquivos e, incluso, negativos. Es interesante recordar el comentario
que por la misma época ofreció Zea respecto del libro El problema
de la cultura americana, de Alberto Zum Felde, aparecido en Buenos
Aires en 1943. Tras destacar que para el ensayista rioplatense lo que
define a los pueblos latinoamericanos es la “falta” de un genio
propio bien caracterizado –el hombre latinoamericano se definiría
precisamente por su indefinición–, Zea transcribe el siguiente pasaje
de Zum: “La dignidad está en ser lo que se es, dignamente; y
aunque no se sea nada todavía (…) Pues hay más autenticidad en
reconocer que no somos aún, que en aparentar ser lo que no
somos; y más sabiduría hay en saber que no tenemos todavía una
cultura, que en pretender que la tenemos, falsificándola” (en
1944a). Falta de genio propio, definición por la indefinición, no ser
nada todavía, ausencia de cultura propia, son imágenes que el Zea
lector de Zum no rebate, sino que asume como suyas, todo lo cual
viene a robustecer nuestra hipótesis, según la cual el ámbito de lo
propio es, en el Zea de la primera mitad de la década de 1940, un
conjunto que tiende a estar vacío.

Si es cierto que estamos lejos todavía de una formulación
consistente de “lo propio” valorado, también lo es que en aquel
temprano racimo textual se detectan varios rasgos que con el tiempo
se volverían distintivos de la prédica de Zea. Uno es, lo sabemos,
todo el complejo de inquietud (crisis de los principios y propuesta de
solución vía una metafísica inmanente) heredado de, y compartido
con, Gaos. Otros de los elementos son más específicamente suyos,



como su dilección por hablar de filosofía americana y no de
pensamiento en lengua española o hispanoamericano, como
proponía Gaos, así como su tono terapéutico y de heraldo del
porvenir, aspectos ambos ausentes en la labor escritural de su
maestro.

Hay tres cosas que sucedieron en la segunda mitad de la década
de 1940, es decir, hacia el final de esta primera etapa del itinerario
de Zea, que me interesa consignar. La primera fue adecuadamente
resaltada por Medin (1992): en una serie de artículos publicados en
1947 y recogidos más tarde en un volumen, Zea introdujo en forma
pionera la noción de dependencia: “México, o más ampliamente
América, ha surgido a la historia como dependencia europea” (1955,
I: 10), y esa dependencia es lo esencial de nuestra constitución
histórica. Como mostró Medin, para entonces el par
dependencia/emancipación no era pensado por Zea en clave
directamente hegeliana; las resonancias de Benedetto Croce, Karl
Mannheim y Max Scheler eran más palpables.

La segunda es que, de su viaje por América, Zea trajo muchísimos
aprendizajes. No es posible inventariarlos de manera exhaustiva,
pero sí poner de relieve su toma de contacto con dos figuras
cruciales de nuestro siglo XIX: Andrés Bello y Francisco Bilbao. Esto
tuvo plasmación textual en un artículo clave para nuestra
reconstrucción, “Norteamérica en la conciencia hispanoamericana”
(1948), cuya última sección se titula, significativamente, “Lo positivo
en Hispanoamérica”, donde “positivo” no alude a positivista, sino a
estimado o apreciable. En ese texto, escrito con motivo del
centenario de la guerra de 1847-48, Zea se muestra vivamente
impresionado por la afirmación de Bello según la cual, si todo
hubiese sido tan negativo en lo español y en sus colonias, no podría
explicarse la grandeza de los hombres que llevaron a cabo la gesta
independentista, y se estremece al detectar el temprano impulso
diferenciador entre las dos Américas que late en la obra de Bilbao,
donde constata, además, una inversión de los signos valorativos más
característicos del siglo XIX hispanoamericano: si los del Norte
exterminaron a los nativos, en el Sur hubo incorporación y
mestizaje; si los del Norte caen en la tentación de los titanes, los del



Sur respetan la dignidad humana; si los del Norte encuentran el fin
último de la existencia en el goce de las cosas terrenales, los del Sur
lo ubican en un plano que no es el terrenal, y que se liga con algún
tipo de consideración trascendente. Es importante señalar que, ya en
ese mismo texto, Zea conecta el impulso de Bilbao con las
formulaciones de Rodó y de Vasconcelos; más importante aún es
llamar la atención sobre el hecho de que, a partir de entonces, la
pareja Bello-Bilbao pasaría a formar parte, exactamente en los
sentidos que acabamos de indicar, del acervo de citas y referencias
predilectas de Zea, y no solo eso, sino que se volvería uno de los
pilares elementales sobre los que edificaría y reedificaría sus
elaboraciones. En mi interpretación, en este hallazgo está la
“semilla” de las respuestas de Zea al tema de “lo propio valorado” en
el lapso siguiente –correspondiente a su plenitud– y sus a las
reformulaciones ulteriores. No es necesario insistir, por lo demás,
sobre el hecho de que Zea encontró lo que encontró no por azar,
sino porque lo estaba buscando.

La tercera es la célebre “Carta abierta” que Gaos le dirigió a Zea a
fines de 1949. Como la carta se publicó a principios de 1950, vamos
a estudiarla en la siguiente sección.

Plenitud

En su carta, Gaos instó a Zea a llevar a plenitud –esta expresión
porta, ahora lo sabemos, un claro sabor orteguiano– las
interpretaciones filosóficas-históricas despuntadas en la Introducción
al ya mencionado Dos etapas..., publicado en el mismo año 1949,
aunque escrito en los años precedentes. Tras glosar elogiosamente
la obra, Gaos invitaba a su discípulo, ya maduro, a emprender una
vasta tarea de clarificación filosófica.

El meollo de la recomendación era el siguiente: en vez de
deshacerse del pasado, era preciso asimilarlo para superarlo; en vez
de rehacerse según un presente extraño, era menester rehacerse
según el pasado y el presente más propios con vistas al más propio
futuro. Este profundo consejo incitó a Zea a continuar explorando la



JOSÉ BER GELBARD
Julián Blejmar

ÁLVARO GARCÍA LINERA
Ramiro Parodi

OSCAR MASOTTA
Gerardo Máximo García

DARCY RIBEIRO
Guillermo David

CELSO FURTADO
Ricardo Aronskind

SERAFINA DÁVALOS
Rocco Carbone

JULIETA KIRKWOOD
Alejandra Castillo

RITA SEGATO
Karina Andrea Bidaseca

AIMÉ CÉSAIRE
María Laura Bagnato

LAUREANO VALLENILLA LANZ
Luis Berrizbeitia

PAULO FREIRE
Gustavo Ruggiero

JORGE SABATO



Diego Hurtado

PABLO GONZÁLEZ CASANOVA
José Guadalupe Gandarilla S.

BOLÍVAR ECHEVERRÍA
David Chávez

ROSA CUSMINSKY
Mariano Arana y Samantha Vaccari

ERNESTO GUEVARA
Germán Pinazo

MARTA HARNECKER
Marcelo Starcenbaum

CARLOS QUIJANO
Emanuel Bonforti

HAYDÉE SANTAMARÍA
Alexia Massholder

FLORA TRISTÁN
Luisina Bolla y Eliana Debia

ALBERTO FLORES GALINDO
Javier Trímboli

HUMBERTO GIANNINI
Rosemary B. Ramírez, Nadine F. Quiroga y María J. López Merino

ANÍBAL QUIJANO
Fermín Álvarez Ruíz



CARLOS MATUS
Celeste Viedma

HORACIO GONZÁLEZ
Cintia Córdoba

ÉDOUARD GLISSANT
Manuel Rebón

FRANTZ FANON
Eduardo Grüner

MARÍA LUGONES
Gabriela González Ortuño

HELEIETH SAFFIOTI
Daniele Cordeiro Motta


	Introducción
	Presentación
	Historización
	Apreciación
	Bibliografía
	Leopoldo Zea
	Bibliografía destacada de Leopoldo Zea
	más pensadores y pensadoras en esta colección



