NN

N\\\\

Leopoldo

Zea

HISTORICISMO Y HUMANISMO

Andrés Kozel

Coleccion
Pensadores y Pensadoras
de Ameérica Latina

EDICIONESUNGS

Universid

Naci
m Gene|

Sarmiento

ad
acional de
ral



Leopoldo Zea

Historicismo y humanismo

Esta coleccion de pequenos libros sobre grandes pensadores y
pensadoras de América Latina se propone presentar una
introduccion al pensamiento social y politico producido en nuestra
region.

%k ok

Discipulo de José Gaos, el mexicano Leopoldo Zea desplegd un

profundo y original programa intelectual de filosofia de la historia,

gue quiza pueda condensarse en su defensa de la autenticidad de

la filosofia latinoamericana. El libro de Andrés Kozel recorre de

manera erudita, precisa e informada toda la obra de Zea, al que le

gustaba pensarse como un sofista (en el sentido de sabio critico y

no de fildsofo soberbio y embaucador) y cuyo pensamiento —cuya

“ecuacion”, dice Kozel- esta hecho de una fidelidad hacia lo propio,

de un fervor de comunidad y de un espiritualismo, de un

historicismo no aristocratico, humanista y democratico y de una

filosofia universalista respetuosa de las diversidades.

Diego Giller

Maria Pia Lopez
Andrés Tzeiman



Andreés Kozel

Leopoldo Zea

Historicismo y humanismo

EDICIONESUNGS

Universidad
Nacional de
General
Sarmiento




Kozel, Andrés

Leopoldo Zea : historicismo y humanismo / Andrés Kozel. - 1a ed. - Los
Polvorines : Universidad Nacional de General Sarmiento, 2026.

Libro digital, EPUB - (Pensadores y pensadoras de América Latina ; 40)
Archivo Digital: descarga y online

ISBN 978-987-630-847-2

1. América Latina. 2. Politica. 3. Ensayo. I. Titulo.

CDD 908

EDICIONESUNGS

© Universidad Nacional de General Sarmiento, 2025

J. M. Gutiérrez 1150, Los Polvorines (B1613GSX)

Provincia de Buenos Aires, Argentina - Tel.: (54 11) 4469-7507
ediciones@campus.ungs.edu.ar - www.ediciones.ungs.edu.ar

Coleccidn Pensadores y Pensadoras de América Latina

Direccion: Diego Giller, Maria Pia Lopez y Andrés Tzeiman

Comité Editorial: Gabriela Siufi, Daniela Perrotta, Juan Fal, Arnaldo Ludueiia,
Eduardo Rinesi y Nuria Yabkowski

Disefo grafico de la coleccidn: Daniel Vidable

Diseno de tapas: Daniel Vidable

Diagramacion: Grafica América

Tipografia: “Andada” (SIL Open Font License, 1.1.)
Disefiada por Carolina Giovagnoli para Huerta Tipografica.
http://www.huertatipografica.com.ar

Hecho el depdsito que marca la Ley 11723.
Prohibida su reproduccién total o parcial.
Derechos reservados.

Libro
Universitario
Argenlino



Indice

Introduccion

Presentacion

Historizacién

Apreciacién

Bibliografia

Leopoldo Zea

Bibliografia destacada de Leopoldo Zea

mas pensadores y pensadoras en esta coleccidn




Introduccion

Esta coleccidon de pequefios libros sobre grandes pensadores y
pensadoras de América Latina se propone presentar una
introduccién al pensamiento social y politico producido en nuestra
regidn. Los autores y las autoras que se seleccionan, cada cual a su
manera, hablando de distintos temas y desde variadas perspectivas
ideoldgicas, tedricas y politicas, confluyen en esta coleccion para
pensar América Latina. Las lectoras y los lectores encontraran, a lo
largo de los volimenes, los cruces, las lecturas compartidas y los
problemas comunes entre los distintos pensadores y pensadoras que
se han seleccionado. Y advertira el modo en que los adjetivos
latinoamericana y latinoamericano, que a simple vista solo refieren a
una localizacién geografica, se convierten en el centro de la
cuestion.

¢Por qué la necesidad de un pensamiento localizado? ¢Cuadl es la
especificidad de lo latinoamericano? éPor qué es importante
reflexionar desde América Latina? ¢Qué es aquello que lo
latinoamericano permite pensar y que de otra manera no seria
posible abordar? ¢Qué nos habilita a nombrar con una sola palabra
lo multiple? Pensar lo latinoamericano es entonces un gesto politico,
un gesto de construccion de lo comun y lo diverso de ese territorio,
de esas lenguas, de esas historias, muchas veces esquivas al
desarrollo de la regidn. Y es también una forma de proceder
contraria a aquella a la que la academia nos ha acostumbrado en
anos recientes. Para un pensamiento que solo se dedique a pensar
sobre lo latinoamericano, este objeto se torna inasible. Pero no para
estos pensadores y estas pensadoras que lo hacen desde, en y para
Ameérica Latina.



Leopoldo Zea

Historicismo y humanismg




Para Eduardo Devés



Presentacion

Leopoldo Zea fue uno de los principales pensadores
latinoamericanos del siglo XX. Nacid practicamente con la Revolucién
mexicana y se desenvolvio en el cauce abierto por ella. Vivio mas de
noventa afios y estuvo activo practicamente hasta el final de sus
dias. Pasé setenta de esos anos ensefiando y departiendo,
escribiendo y publicando, creando y coordinando espacios
institucionales de orientacion latinoamericanista. Su legado es
exuberante, desparejo, controversial y también (quisiera dejarlo
indicado desde el inicio, puesto que intentaré esbozar unas
reflexiones al respecto) algo inactual.

No es poco lo que se ha escrito sobre su obra; a estas alturas,
reunir el material disponible permitiria conformar una no tan
pequefa biblioteca ad hoc. En efecto, contamos con biografias mas
0 menos prematuras, basadas, en buena medida, en sus propios
testimonios retrospectivos. Destaca la de Tzvi Medin, publicada en
1983, cuando Zea tenia setenta anos. En 1988 aparecié una
autobiografia intelectual, con dimension de articulo y escrita en
tercera persona. Poco después vio la luz un tomo de la famosa
Biblioteca Ayacucho consagrado a su obra. Como es usual en la
serie, el volumen contiene un prélogo (en este caso firmado por
Arturo Ardao), una cronologia y una bibliografia. Con el paso de los
anos fueron apareciendo entrevistas y libros colectivos (uno se
publicd con motivo de su octogésimo cumpleafios); tras su
fallecimiento en 2004, la revista Cuadernos Americanos dio a
conocer un importante dosier; otro volumen multi autoral vio la luz
en ocasion del centenario de su nacimiento. También existen, por
supuesto, numerosos estudios que abordan aspectos especificos de
su labor, y no hace mucho Guillermo Hurtado (2019) reunio sus
escritos de juventud, hasta entonces dispersos en viejas
publicaciones dificiles de hallar. No contamos, empero, con una



edicidon de sus obras completas, y es de lamentar que no exista por
ahora un proyecto firme en tal sentido.

A partir de circa 1970, los puntos de vista de Zea comenzaron a
ser puestos en cuestion, dando lugar a mas de un intercambio
polémico, algunos de cuyos rescoldos llegan hasta nuestros dias. Me
refiero, en particular, a su respuesta critica al libro de Augusto
Salazar Bondy ¢Existe una filosofia de nuestra América?, la cual
constituye, a mi modo de ver, un hito mayor de nuestra historia
filoséfica, intelectual y cultural.

Una obra exuberante, una nutrida biblioteca alusiva, un
protagonismo innegable: écdmo no estar de acuerdo en que Zea es
una figura clave de nuestra historia intelectual y cultural? Y sin
embargo...

Sin embargo, Zea no es un autor actual, en el sentido de leido,
discutido, vivo. No lo es, al menos, en el grado en que tal vez
pudiera, y debiera, ser. Es cierto que pocas figuras autorales lo son
en América Latina, cuya historia cultural se revela, fuera de muy
contadas excepciones, tan propensa a rechazar el tipo de
sedimentacidon que podriamos llamar enddgena. Pero, en vez de
transitar este cauce argumentativo (que tiene, sin duda, su parte de
verdad), quiza convenga abrir una interrogacién franca sobre las
razones especificas de la no vigencia relativa del legado de Zea y, al
mismo tiempo, sobre los perfiles, sentidos y matices que pudiera
adquirir su eventual vindicacion.

En este ensayo me propongo asediar la obra de Zea siguiendo un
procedimiento que, sin dejar de ser sensible a la historicidad de sus
elaboraciones, nos permita a la vez reabrir el debate sobre lo que
podriamos llamar el nicleo de su mensaje, el sentido primordial de
su gesto filosofico. Dados estos pasos previos, estaremos en mejores
condiciones para abrir una discusion sobre las razones de su no
plena vigencia. ¢Cuadl puede ser el sentido de revisar, hoy, la obra de
Zea? ¢Como aquilatar su legado e integrarlo, al menos parcialmente,
a nuestras conversaciones? ¢Tiene esa voz, en su tiempo tan
caracteristica, algo para decirnos todavia?

El ensayo se divide en dos partes: Historizacion y Apreciacion. La
primera consta de tres secciones: preludio, plenitud y variaciones.



Introduzco alli una hipotesis interpretativa que pone de relieve, entre
otras cosas, pero sobre todo, la enorme importancia, qua plenitud de
significacion, del libro América en la historia, publicado en 1957, asi
como cierta trama polémica que sus paginas recogen y que una
lectura compenetrada y atenta a las voces y sus desdoblamientos
ayudara a reponer.

En la segunda parte, mas breve, ofrezco una propuesta de
reconstruccién y valoracién de lo que entiendo es el nlcleo del
mensaje de Zea, de su gesto filoséfico basico. En este plano, mi
argumento compone una trama integrada por varias hebras y se
orienta a poner de relieve tanto la valoracidon por parte de Zea de “lo
propio” latinoamericano (una esfera mas o menos escurridiza,
asociada a la idea/imagen de comunidad) como su llamado a
incursionar en el desarrollo y en la modernidad con base en (y no a
pesar de) eso propio y su postulacion segun la cual la valoracion de
lo propio es condicidn necesaria para avanzar hacia un universalismo
genuino. Sostendré que el gesto de Zea y la relacién con la
temporalidad que implica son analogos (no idénticos, pero si afines)
al de pensadores latinoamericanos que lo precedieron, como José
Vasconcelos y, antes, José Enrique Rodd, por mencionar dos
nombres de significacion incuestionable. Sostendré, asimismo, que,
en tanto posicion filosofica, existencial y politica, aquel gesto posee
plena vigencia, no por ser el Unico posible ni, necesariamente, el
preferible, sino por ser atendible y legitimo. Y precisamente en este
punto argumentaré que fue cierta ansiedad o cierta prisa la que
condujo al Ultimo Zea a alterar cierta relacidn caracteristica con la
experiencia temporal, una modalidad de relacién que no seria
Unicamente “suya”, en un movimiento que tuvo algo de
(auto)deformante y que termind por empafar la justipreciacion de
su legado. El corolario de lo anterior es que, si lo que se busca es
“salvar” a Zea, sera preciso considerar de manera especial sus
ultimas elaboraciones e interpretarlas desde el prisma provisto por
las claves antedichas.

En términos de enfoque, mi propuesta se basa en una nocién de
la labor hermenéutica que concibe a toda obra como una ecuacion
metamorfica y, por lo tanto, inestable, que sin embargo obedece, de



alguna manera, a una unidad de propdsitos. En otras palabras, una
obra, la obra asociada a un nombre propio (en este caso, Zea), es
algo a lo que el lector-intérprete puede asociar un conjunto de
problemas mas o menos estable y una serie de resoluciones mas o
menos variables a lo largo del tiempo. La sociologia del conocimiento
puede servirnos de guia para identificar elementos que permiten
explicar, al menos en parte, aspectos asociados a las raices de ese
“conjunto de problemas”, de esa “unidad de propdsitos”, y una
nocidon como “homologia estructural”, tal como la ha definido Pierre
Ansart (1973), puede ser de especial interés aqui. La lectura
compenetrada y sensible a las voces que pueblan una determinada
elaboracion textual puede ayudarnos a ubicar una obra, mas o
menos problematicamente, en el seno de una tradicidn intelectual v,
asi, a quedar en mejores condiciones de calibrar su especificidad,
tarea que con frecuencia deriva en el esclarecimiento del sentido y
los alcances de una serie de tributaciones y deslindes. Como sea,
solo después de haber recorrido cada momento de la “trabajosa
forja” es admisible tratar de decantar algun tipo de féormula sintética
relativamente consistente; solo después de haber (re)presentado
aquello que Zea fue pensando y diciendo (acudo deliberada y
reflexivamente al gerundio) sobre tal o cual problema resultara
posible decir algo en tiempo pasado —sobre tal o tal cuestion, Zea
penso o sostuvo tal y tal proposicidn...—, y, en caso de que
correspondiera, en tiempo presente o condicional —sobre tal o tal
cuestidn, Zea, quien ya no esta fisicamente aqui, piensa/pensaria o
sostiene/sostendria tal o tal idea...—.

Quienes se adentren en las paginas del presente ensayo han pues
de aceptar no apenas que es posible y eventualmente instructivo
enzarzarse en cuestiones de esta naturaleza, sino ademas que
podria ser legitimo avanzar en la recuperacion de un determinado
legado, en este caso el de Zea, en un registro no necesaria ni
exclusivamente literal. La analogia desempefia un papel clave aqui.
Plantearse la posibilidad de recrear y pretender vigente un legado
enraizado en formulaciones de hace setenta afos (América en la
historia y otros textos) que remiten a otras declamadas décadas
antes (como La raza cosmica de Vasconcelos o el Ariel de Rodd)



supone conceder que es legitimo esmerarse en proponer una lectura
no exclusivamente literal ni, tampoco, exclusivamente alterizadora
(que convierta a Zea en un autor de “otro tiempo”, es decir, de “otro
mundo”). En otras palabras, admitir que vale la pena esforzarse por
perfilar una recuperacion que se permita suspender parcialmente los
resultados obtenidos gracias a la historizacidon para devolvernos,
decantada, la expresividad de una voz capaz de integrarse a
nuestras conversaciones. Es decir, de una voz capaz de
interpelarnos. Nada mas y nada menos.



Historizacion

Lineas atras hice uso del verbo “salvar” para insinuar que tal vez
fuera preciso salvar a Zea de si mismo. Por supuesto, se trata de una
alusion al consabido apotegma orteguiano sobre el yo, la
circunstancia y la salvacién. Seguramente por picardia, Ortega y
Gasset habia asociado su idea a una frase supuestamente tomada
de la Biblia ("Haz el bien al lugar donde naciste”), pero que ningun
erudito ha podido, al menos hasta donde sé, hallar en sus paginas.
Como sea, orteguianamente, salvar a algo o a alguien es procurar
llevarlo a la plenitud de su significado, y esto remite, desde luego, a
una labor de interpretacion.

Uso y alusidn se justifican. Zea fue uno de los principales
discipulos, si no el principal, de José Gaos, y Gaos habia sido en
Espafa uno de los principales discipulos, si no el principal, de
Ortega. A fines de la década de 1930, Gaos, que integraba el bando
republicano y se desempenaba como rector de la Universidad de
Madrid, previendo ya el desenlace fatidico del conflicto, paso a
radicar en México. Mas o menos a partir de entonces, la relacion
entre Gaos y su maestro Ortega devino problematica, y quedd
alguna marca textual de esa problematicidad. El primer discipulo que
Gaos formé en México fue precisamente Zea.

Zea nos legd una lograda tentativa de salvaciéon de Ortega en su
ensayo "Ortega el americano”, publicado en la revista Cuadernos
Americanos en 1956, justo tras el fallecimiento de Ortega. En esas
paginas Zea buscd salvar a Ortega de si mismo, tornandolo
americano “a su pesar”. Vemos asi de qué manera una figura autoral
puede, gracias a una lectura creadora, devenir algo que
eventualmente no fue ni quiso ser —la mirada de Ortega sobre
América gravitaba hacia el hegeliano y eurocéntrico “todavia no"-y,
asi, ser “salvada”.

Mas tarde, Zea escribid sobre Gaos en un registro invariablemente
entrafable y laudatorio. No hubo en este caso un intento ostensible



de salvar al maestro “de si mismo”. Zea no lo considerd necesario o
no se atrevid a hacerlo. Sin embargo, esto no significa que pensara
“igual” que Gaos sobre todas las cosas; solo quiere decir que Zea no
quiso o no pudo elaborar en ese registro los rasgos que
evidentemente lo singularizaban frente a su maestro, y prefirid
ofrecer un tipo de narracién sobre la naturaleza de su vinculo que
gravita hacia una identificacion filial y aproblematica. Voy a dejar
indicado al pasar que mi hipétesis al respecto es que, contra lo que
Zea buscé trasmitir, su obra no es una prolongacién sin mas de las
ensefianzas gaosianas. Es bastante lo que podria escribirse sobre
esto, y serian muchas las preguntas que cabria formular tanto en un
sentido como en otro (de Gaos a Zea, de Zea a Gaos), aunque no es
este el espacio para hacerlo. Pero insisto: hay zonas y torsiones de
la obra de Gaos que no necesariamente resuenan en la de Zea y que
solicitan ser revisadas por su valia intrinseca y no por ser
antecedentes de las formulaciones del discipulo. Asi, por ejemplo,
seria dificil objetar que la filosofia de la historia americana propuesta
por Zea (por incitacidn, segin veremos, de Gaos) es
primordialmente un ajuste de cuentas con la filosofia de la historia
de Hegel via una asimilacion de los aportes de Arnold Toynbee, e
igualmente dificil desmentir que, en la obra de Gaos, las referencias
al primero son escasas (y en general criticas), mientras que las
alusiones al segundo destacan por su ausencia. Esquematizando:
Zea, el Zea mas pleno, fue toynbeeano-hegeliano; Gaos no lo fue en
absoluto.

Mas alla del apotegma y la picardia orteguianas y de las filiaciones
discipulares que enlazan a Zea, Gaos y Ortega, de estas primeras
consideraciones comienzan a emerger pistas para reconstruir tramas
de nombres propios, relaciones interpersonales, universos de
lectura, procesos sociales significativos (la Revolucidn y la
posrevolucion en México, la guerra de Espafia y la Segunda Guerra
Mundial), tradiciones filoséficas, problemas mas o menos comunes,
deslindes explicitos y tacitos. Sera de gran ayuda no dejar de tener
presente este “telén de fondo” al recorrer la subsiguiente tentativa
de historizacién. Siendo Zea parte de nuestra circunstancia



latinoamericanista, al procurar salvarlo quiza consigamos salvarnos
un poco también a nosotros mismos.

Preludio

La primera fase de la produccion intelectual de Zea comprende la
década y media que va desde mediados de los afos 30, cuando
publicé sus primeros textos, hasta 1950. Este periodo puede
subdividirse, a su vez, en dos momentos: el propiamente juvenil y el
que cabria llamar de consolidacion; el parteaguas seria la obtencion
del doctorado y el subsecuente viaje a Estados Unidos y a mas de
media docena de paises latinoamericanos que Zea emprendio,
gracias a una beca de la Fundacion Rockefeller, en pleno corazdn de
la década de 1940.

Interesa decir algo sobre el origen social de Zea. A fines de los
anos 20, era un joven urbano y alfabetizado, con una no
despreciable cultura general, en buena medida derivada de su
lectura de los clasicos editados por la Secretaria de Educacion
Publica (iniciativa puesta en marcha durante la gestion de José
Vasconcelos) y por la editorial espanola Bergua. Criado asi gracias al
esfuerzo de su abuela Micaela, quien habia conseguido para el nieto
una beca de los lasalleanos, ahora tenia que trabajar para
sostenerse, y la finalizacion de sus estudios secundarios se vio
demorada por dicha razdn; sin embargo, a los veintidos anos Zea ya
publicaba articulos criticos al gobierno en el periddico El hombre
libre y poco después, sin dejar su trabajo como mensajero en
Telégrafos Nacionales, pudo comenzar dos carreras en la Universidad
Nacional Autdnoma de México (UNAM). Segun su testimonio
retrospectivo, desde 1936 habia simpatizado con la causa
republicana y, una vez en la universidad, tomé contacto con la obra
de Ortega, en el marco de un seminario impartido por Samuel
Ramos. Esto, antes de conocer a Gaos.

Aunque su origen social no tuvo que ver con la pobreza en el
sentido rotundo de la expresion, Zea, claramente, no fue un
privilegiado. Este es un factor clave a la hora de pensar



integralmente su itinerario. Segun veremos, uno de los ejes
vertebradores de su prédica seria justamente la demanda de
reconocimiento y el afan de integracion, remitidos ambos al
horizonte de un universalismo genuino, es decir, que no le
escamotease a los humildes su humanidad. Hay en Zea cierto nucleo
plebeyo o, si se prefiere, populista, en el sentido mas
resplandeciente del término, y para abordar adecuadamente el
asunto parece imprescindible situarlo en relacidon con lo que venimos
sefnalando sobre su origen social. Y es precisamente aqui donde la
sociologia del conocimiento tendra algo para decir: en el intrincado
juego de proyecciones que toda escritura es, no parece un exceso
conjeturar probables relaciones de homologia entre el itinerario
objetivo de Zea y sus puntos de vista sobre el lugar de México y de
Ameérica Latina en la historia universal.

Conviene decir algo mas sobre Gaos. Nacido en Gijon en 1900,
este notable filésofo se habia formado en filosofia cerca de Ortega,
en la Espana de la “edad de plata”. Como rector de la Universidad de
Madrid, presidié en 1937 el pabellon Espafia en la exposicion
universal de Paris, donde fue exhibido el Guernica de Picasso. No
mucho después, se establecié en México, segun adelantamos. El
gobierno mexicano habia expresado solidaridad con la Republica vy,
cuando el desenlace del conflicto comenzd a perfilarse, trazé una
politica ad hoc para recibir a personas de esa orientacion. La de
Gaos fue una de las figuras prominentes del exilio republicano
espafol en América. Gaos llego asi al México de la posrevolucion, el
pais de Lazaro Cardenas, Alfonso Reyes y la recientemente creada
Casa de Espaiia (luego devenida El Colegio de México), el pais de la
educacion socialista, la expropiacidn de las companias petroleras y el
deslumbrante muralismo. Vivid tres décadas en México, donde
fallecid en 1969, legando una obra que, reunida, rebasa los veinte
volimenes. Realizd ademas una enorme labor docente y traductora:
por ejemplo, su version de Ser y tiempo de Martin Heidegger fue por
largas décadas la Unica disponible en nuestra lengua. Reflexionando
sobre su suerte, acudid a la expresion “transterrado”, de honda
significacion vital y filosofica. El transterrado es precisamente el
subtitulo de un pequefio y entrafiable libro que sobre Gaos escribid



Zea y, también, de un articulo del que citaré un pasaje al final. Y hay
bastantes materiales alusivos a Gaos: no fue hace tanto que Aurelia
Valero publicd, en México, una esmerada biografia intelectual de los
afos mexicanos del transterrado. Por mi parte, vengo insistiendo en
la necesidad de distinguir en la obra del Gaos establecido en México
al menos dos etapas: una primera, marcada decisivamente por un
fervor hispanoamericanista, y una seqgunda, marcada por un
desvanecimiento de ese fervor y una deriva hacia una bulsqueda
filoséfica con pretensiones mas sistematicas y universalistas. En
dicho deslizamiento hay a mi juicio un enigma fascinante no
demasiado explorado todavia; ahora quisiera seialar apenas que su
mencidn permite entender un poco mas el sentido de lo indicado
mas arriba sobre la necesidad de no confundir, como si fueran un
conjunto indiferenciado, las figuras y las prédicas de Zea y Gaos: la
reflexion de Zea partié claramente de postulados asociados al Gaos
de la etapa del fervor hispanoamericanista y luego fue avanzando
por senderos que no fueron los mismos que siguié Gaos, ni tampoco
los que el Gaos del fervor habria probablemente seguido de haber
permanecido en ese pathos. Como puede facilmente advertirse,
estas Ultimas proposiciones involucran razonamientos contrafacticos,
de esos cuyo uso suele desaconsejarse en el terreno de la historia
profesional, pero que no pocas veces encierran gemas
sorprendentes de sentido y ayudan a activar un poco nuestra
fatigada imaginacion.

Retomemos el hilo. Hay dos escenas a evocar, tienen bastante de
cinematografico y podemos permitirnos reconstruirlas con alguna
libertad. En la primera, hay que imaginar una clase de Gaos —el
rector de Madrid, ahora en México— y, sentado en algun lugar del
saldn, a un joven Zea, extenuado por los sacrificios que hacia para
asistir a clase (se desempenaba como mensajero con horario
nocturno en los Telégrafos Nacionales), entrecerrando los ojos y
cabeceando. Sorprendido por la calidad de un ensayo suyo, Gaos le
pregunta: “éQué hace usted, Zea?”. Entonces Zea le cuenta de su
trabajo nocturno, de sus intenciones de llevar adelante dos carreras
en esas condiciones. Gaos le dice: “Pues eso no podra durar mucho.
Hay que hacer algo por usted antes de que sea tarde”. Una de las



consecuencias de ese intercambio es que al poco tiempo Zea puede
dejar de trabajar gracias a una beca de La Casa de Espana obtenida
por intermediacion de Gaos ante Reyes y Cosio Villegas. Para
concretarlo, Zea debe dejar la otra carrera que cursa (Derecho) vy,
por supuesto, su trabajo nocturno.

La otra escena tuvo lugar algin tiempo después. Hay que
imaginar una conversacion entre Zea y Gaos sobre el posible tema
de su tesis de posgrado. Inicialmente, Zea declara su interés en los
sofistas griegos. Y Gaos le dice algo asi como: “Pero usted, Zea, no
maneja la bibliografia sobre la tematica, que es mucha, el de los
sofistas es un tema practicamente agotado en Europa y, ademas,
usted tampoco sabe griego. ¢Por qué no elige mejor algo
relacionado con la filosofia en México, sobre lo cual podra usted
hacer un aporte?”. Entonces Zea reflexiona y decide hacer su tesis
sobre el positivismo en México. Las dos tesis de Zea —la de maestria
y la de doctorado— quedaron asi consagradas al positivismo
mexicano. La de maestria fue presentada en 1943 y la de doctorado
en 1944, y fueron publicadas como obra Unica, primero en dos
volimenes y mas tarde en uno solo. Gaos fue un asesor de tesis
muy implicado: su presencia en el estudio zeano sobre el positivismo
es notoria, Y no se exagera nada si se sostiene que Zea nunca fue
historiador de las ideas tan riguroso y refinado como cuando tuvo a
su lado, guiandole la pluma, al gran maestro espafiol.

Entre paréntesis, en el juvenil interés de Zea por la sofistica hay
claves importantes para seguir aproximandonos al nicleo de su
pathos filosofico. Revisando su ensayo “Los sofistas y la polis
griega”, compuesto hacia 1939-40, no encontramos distancia critica
alguna respecto de la sofistica clasica, sino una profunda
identificacion con ella. El joven Zea despliega un punto de vista
contrario a la tesis aristocratica del saber, asi como la conviccion de
que la filosofia puede ser, mas que ciencia “de lo que es”, ciencia “de
lo que se quiere que sea” y, en tanto tal, “retdrica” o, directamente,
“ideologia”, en virtud de que las palabras son instrumentos politico-
sociales, puestos al servicio de intereses. Esta disposicidon se
mantendria a lo largo del tiempo y es, sin duda, uno de los rasgos
constantes y definitorios de la “ecuacidon Zea”. De hecho, varias de



las polémicas en las que se iria viendo envuelto lo dejan colocado en
sofistica oposicion a distintos tipos de “fildsofos soberbios”,
exclusivistas, aristocratizantes. Por lo demas, segun veremos, su
“fervor de lo propio” (mexicano y latinoamericano) pareceria ser, en
una medida importante, ciencia, no tanto “de lo que es”, sino mas
bien “de lo que se quiere que sea”. Asignarle cierto peso a esta
temprana identificacion de Zea con la sofistica es indispensable para
avanzar hacia una adecuada comprension de la propension
igualitarista de su antropologia filoséfica, asi como del caracter
primordialmente ideoldgico-moral y filo-anti-intelectualista de sus
elaboraciones.

Paréntesis dentro del paréntesis: no esta de mas recordar, aunque
sea de paso, que en la década de 1950 se registrd un interesante
contrapunto de ideas entre Eduardo Nicol, otro fildsofo de origen
espafol radicado en México, y Gaos. El contrapunto fue duro y tocd
directamente la valoracion de Ortega. Nicol puso en cuestion el valor
tedrico de la obra de Ortega v lo calificd abiertamente de sofista v,
por eso mismo, peligroso. Gaos defendio el valor del legado de su
maestro. El intercambio tuvo sus asperezas y sinuosidades y condujo
en ambos casos a revisiones mas bien tacitas de los propios puntos
de vista. Sin darle explicitamente la razén a Nicol, tras la muerte de
Ortega, Gaos (cuyo fervor hispanoamericanista se habia difuminado)
modificd al parecer los términos de sus valoraciones y se abocé a
dar forma a un sistema filosofico personal y sistematico, que es justo
lo que Ortega no habia hecho. Por supuesto, Nicol habia empleado la
expresion “sofista” con una intencién contraria a la trabajada afios
antes por el joven Zea. En Nicol, sofista es antonimo pleno de sabio
y de filésofo: el sentido del término se aproxima al de charlatan. En
Zea, en cambio, sofista es antédnimo pleno de fildsofo soberbio,
exclusivista y aristocratizante; un sofista es un pensador critico, de
ideologia igualitarista, como el propio Zea quiso ser.

Cerremos todos los paréntesis y retomemos el hilo de la
narracion. Gracias al apoyo de Gaos y a sus propias condiciones y
trabajos, en poco mas de un lustro, es decir, casi instantdneamente,
Zea habia pasado de ser un estudiante que entrecerraba los ojos en
clase a ser un doctor en filosofia avalado por un prestigiosisimo



profesor espanol y que, ademas, se iba de viaje por las Américas
becado por la Fundacidon Rockefeller. Al retornar de ese viaje, Zea
tenia casi treinta y cinco afios y estaba listo para volverse un
protagonista central de la vida cultural, intelectual y politica
mexicana y latinoamericana: no habia entonces muchos doctores en
filosofia, titulares de catedra, con avales analogos a los suyos y que
a nivel continental fueran portavoces de un proceso revolucionario
eventualmente exitoso y en curso. Nada de lo anterior habia empero
“borrado” aquella condicién “original” suya de plebeyo-recién-llegado
ajeno a la esfera de la alta cultura institucional. De paje a principe
en practicamente un abrir y cerrar de ojos: visto desde la
subjetividad del personaje, el cambio debe haber sido enorme.

En su fase de fervor hispanoamericanista, y mas precisamente en
los afos de la Segunda Guerra Mundial, Gaos hablaba de crisis de
los principios, consecuencia, a sus 0jos, del inmanentismo religioso,
y veia que los pueblos hispanicos, histéricamente distantes del
inmanentismo e inclinados a la trascendencia, podian aportar algo a
la superacién del grave panorama. Una de sus propuestas era, en
efecto, la de componer(nos) una metafisica de nuestra vida, con
base en la cual pudiera instaurarse una renovada comunion de fe
trascendente en un mundo ya-sin-Dios. La reflexion del discipulo Zea
partid del mismo diagndstico; sus tentativas iniciales de respuesta
hablaron menos de comunion de fe trascendente y mas de dotar de
sentido unas practicas a la deriva a partir de una remision a “lo
propio”. Eso “propio” era algo que evidentemente lo entusiasmaba,
pero que todavia no aparecia definido con claridad: los desarrollos
del joven Zea comulgaban con la orientacién general gaosiana
(habia una crisis de la cual se saldria via algun tipo de reformulacion
metafisica), pero no tenian analogo espesor histdrico y filosofico
(previsiblemente, las respuestas de Gaos eran entonces mas
elaboradas que las suyas).

Causa inefable de la mala copia, limite y conjunto vacio, “lo
propio” no era en el Zea de los anos 40 una esfera que se dejase
caracterizar con precision. Y no resulta simple articular el fervor por
algo inefable, denotativo de resistencias pero también de
incapacidades, con la promesa de contribuir a superar la crisis del



mundo. Estas irresoluciones se dejan apreciar en sus textos de esos
anos: ademas de sus tesis sobre el positivismo, estan las
conferencias “En torno a una filosofia americana” (publicadas como
articulo en 1942 y como libro en 1945), el volumen Dos etapas del
pensamiento hispanoamericano (extrapolacién al escenario
hispanoamericano de las tesis de El positivismo en México), el
articulo “Las dos Américas” (1944), el comentario “América como
problema” (1944a) y América como conciencia, libro-collage
publicado en 1953 que puede considerarse la coronacion de la
primera etapa de la obra zeana: su seccidon conclusiva es
reproduccion literal de la Ultima de las conferencias de 1942, que
hablaba, y esto no deja de ser significativo como indicador de
persistencia, acerca de la necesidad de dotarnos de una metafisica
para hacer frente a los dilemas del mundo contemporaneo.

En el Zea de 1942, la dolencia de América se decia con estas
palabras: como afirma Ortega, América no tiene historia, no ha
contado en la historia universal; América no cuenta con una cultura
propia, ha vivido a la sombra de la cultura europea —pese a ser la
inspiracion ultima de la aseveracion de Ortega, Hegel no era
convocado de manera explicita a la conversacion. Con ese
diagnostico daba inicio la dilatada reflexién de Zea sobre el lugar de
América en la historia. Sus argumentos de entonces, y sus “enredos
silogisticos”, pueden reproducirse asi: América no tuvo historia
porque no la necesitd: vivir de la imitacion le bastd para solucionar
sus problemas (vivié como eco y sombra de Europa porque asi
resolvia mejor los problemas de su circunstancia); o América si tuvo
una historia que no sabemos ver porque la miramos mal (la dolencia
estaria en la mirada, no tanto en la entidad o su historia, 0, mas
rebuscada pero tal vez mas profundamente, la dolencia residiria
precisamente en el hecho de que la entidad no consigue mirarse
bien a si misma); como sea, esa historia nos mostraria que si hay
algo propio, que sin embargo solo se hace expreso de un modo
negativo, ya que lo propio americano seria haberse propuesto ser
otro, sin haberlo conseguido, y asi lo propio seria esa resistencia,
ese fracaso: “'si buscamos en nosotros mismos no encontramos eso
que queremos llamar nuestro”. En El positivismo en México aparece



la nocidn de la “puesta en servicio” de un sistema de ideas originado
en otro contexto, y en esa inflexion podria residir lo propio. Sin
embargo, en el caso de la instrumentalizacidon del positivismo en
México, el factor decisivo no habria sido otro que el egoismo de las
elites mexicanas: si la imagen de la “puesta en servicio” salva a lo
propio, no puede decirse lo mismo de su nucleo, el egoismo, que
dificilmente consigue salvar el fervor.

Mas alla de la retorica, sin duda rebosante de entusiasmo, se
comprende que no es facil para quien lee encontrar herramientas
que ayuden a resolver la crisis de los principios desde un ambito de
lo propio asi de vacio, o de indefinido, o de definido en términos
esquivos e, incluso, negativos. Es interesante recordar el comentario
que por la misma época ofrecié Zea respecto del libro El problema
de la cultura americana, de Alberto Zum Felde, aparecido en Buenos
Aires en 1943. Tras destacar que para el ensayista rioplatense lo que
define a los pueblos latinoamericanos es la “falta” de un genio
propio bien caracterizado —el hombre latinoamericano se definiria
precisamente por su indefinicidon—, Zea transcribe el siguiente pasaje
de Zum: “La dignidad esta en ser lo que se es, dignamente; y
aungue no se sea nada todavia (...) Pues hay mas autenticidad en
reconocer que no somos auln, que en aparentar ser lo que no
somos; Y mas sabiduria hay en saber que no tenemos todavia una
cultura, que en pretender que la tenemos, falsificandola” (en
1944a). Falta de genio propio, definicion por la indefinicidon, no ser
nada todavia, ausencia de cultura propia, son imagenes que el Zea
lector de Zum no rebate, sino que asume como suyas, todo lo cual
viene a robustecer nuestra hipétesis, segun la cual el ambito de lo
propio es, en el Zea de la primera mitad de la década de 1940, un
conjunto que tiende a estar vacio.

Si es cierto que estamos lejos todavia de una formulacion
consistente de “lo propio” valorado, también lo es que en aquel
temprano racimo textual se detectan varios rasgos que con el tiempo
se volverian distintivos de la prédica de Zea. Uno es, lo sabemos,
todo el complejo de inquietud (crisis de los principios y propuesta de
solucién via una metafisica inmanente) heredado de, y compartido
con, Gaos. Otros de los elementos son mas especificamente suyos,



como su dileccién por hablar de filosofia americana y no de
pensamiento en lengua espafnola o hispanoamericano, como
proponia Gaos, asi como su tono terapéutico y de heraldo del
porvenir, aspectos ambos ausentes en la labor escritural de su
maestro.

Hay tres cosas que sucedieron en la segunda mitad de la década
de 1940, es decir, hacia el final de esta primera etapa del itinerario
de Zea, que me interesa consignar. La primera fue adecuadamente
resaltada por Medin (1992): en una serie de articulos publicados en
1947 y recogidos mas tarde en un volumen, Zea introdujo en forma
pionera la nocién de dependencia: “"México, o mas ampliamente
América, ha surgido a la historia como dependencia europea” (1955,
I: 10), y esa dependencia es lo esencial de nuestra constitucién
histdrica. Como mostré Medin, para entonces el par
dependencia/emancipacion no era pensado por Zea en clave
directamente hegeliana; las resonancias de Benedetto Croce, Karl
Mannheim y Max Scheler eran mas palpables.

La segunda es que, de su viaje por América, Zea trajo muchisimos
aprendizajes. No es posible inventariarlos de manera exhaustiva,
pero si poner de relieve su toma de contacto con dos figuras
cruciales de nuestro siglo XIX: Andrés Bello y Francisco Bilbao. Esto
tuvo plasmacion textual en un articulo clave para nuestra
reconstruccidn, “Norteamérica en la conciencia hispanoamericana”
(1948), cuya Ultima seccion se titula, significativamente, “Lo positivo
en Hispanoamérica”, donde “positivo” no alude a positivista, sino a
estimado o apreciable. En ese texto, escrito con motivo del
centenario de la guerra de 1847-48, Zea se muestra vivamente
impresionado por la afirmacion de Bello segun la cual, si todo
hubiese sido tan negativo en lo espafiol y en sus colonias, no podria
explicarse la grandeza de los hombres que llevaron a cabo la gesta
independentista, y se estremece al detectar el temprano impulso
diferenciador entre las dos Américas que late en la obra de Bilbao,
donde constata, ademas, una inversién de los signos valorativos mas
caracteristicos del siglo XIX hispanoamericano: si los del Norte
exterminaron a los nativos, en el Sur hubo incorporacion y
mestizaje; si los del Norte caen en la tentacidn de los titanes, los del



Sur respetan la dignidad humana; si los del Norte encuentran el fin
ultimo de la existencia en el goce de las cosas terrenales, los del Sur
lo ubican en un plano que no es el terrenal, y que se liga con algun
tipo de consideracion trascendente. Es importante sefialar que, ya en
ese mismo texto, Zea conecta el impulso de Bilbao con las
formulaciones de Rodd y de Vasconcelos; mas importante aun es
llamar la atencién sobre el hecho de que, a partir de entonces, la
pareja Bello-Bilbao pasaria a formar parte, exactamente en los
sentidos que acabamos de indicar, del acervo de citas y referencias
predilectas de Zea, y no solo eso, sino que se volveria uno de los
pilares elementales sobre los que edificaria y reedificaria sus
elaboraciones. En mi interpretacion, en este hallazgo esta la
“semilla” de las respuestas de Zea al tema de “lo propio valorado” en
el lapso siguiente —correspondiente a su plenitud—y sus a las
reformulaciones ulteriores. No es necesario insistir, por lo demas,
sobre el hecho de que Zea encontrd lo que encontrd no por azar,
sino porque lo estaba buscando.

La tercera es la célebre “Carta abierta” que Gaos le dirigid a Zea a
fines de 1949. Como la carta se publicd a principios de 1950, vamos
a estudiarla en la siguiente seccion.

Plenitud

En su carta, Gaos instd a Zea a llevar a plenitud —esta expresion
porta, ahora lo sabemos, un claro sabor orteguiano— las
interpretaciones filosoficas-historicas despuntadas en la Introduccion
al ya mencionado Dos etapas..., publicado en el mismo ano 1949,
aunqgue escrito en los afos precedentes. Tras glosar elogiosamente
la obra, Gaos invitaba a su discipulo, ya maduro, a emprender una
vasta tarea de clarificacion filosofica.

El meollo de la recomendacion era el siguiente: en vez de
deshacerse del pasado, era preciso asimilarlo para superarlo; en vez
de rehacerse seguin un presente extrafo, era menester rehacerse
segun el pasado y el presente mas propios con vistas al mas propio
futuro. Este profundo consejo incité a Zea a continuar explorando la



JOSE BER GELBARD
Julian Blejmar

ALVARO GARCIA LINERA
Ramiro Parodi

OSCAR MASOTTA
Gerardo Maximo Garcia

DARCY RIBEIRO
Guillermo David

CELSO FURTADO
Ricardo Aronskind

SERAFINA DAVALOS
Rocco Carbone

JULIETA KIRKWOOD
Alejandra Castillo

RITA SEGATO
Karina Andrea Bidaseca

AIME CESAIRE
Maria Laura Bagnato

LAUREANO VALLENILLA LANZ
Luis Berrizbeitia

PAULO FREIRE
Gustavo Ruggiero

JORGE SABATO



Diego Hurtado

PABLO GONZALEZ CASANOVA
José Guadalupe Gandarilla S.

BOLIVAR ECHEVERRIA
David Chavez

ROSA CUSMINSKY
Mariano Arana y Samantha Vaccari

ERNESTO GUEVARA
German Pinazo

MARTA HARNECKER
Marcelo Starcenbaum

CARLOS QUIJANO
Emanuel Bonforti

HAYDEE SANTAMARIA
Alexia Massholder

FLORA TRISTAN
Luisina Bolla y Eliana Debia

ALBERTO FLORES GALINDO
Javier Trimboli

HUMBERTO GIANNINI
Rosemary B. Ramirez, Nadine F. Quiroga y Maria J. Lopez Merino

ANIBAL QUIJANO
Fermin Alvarez Ruiz



CARLOS MATUS
Celeste Viedma

HORACIO GONZALEZ
Cintia Cordoba

EDOUARD GLISSANT
Manuel Rebon

FRANTZ FANON
Eduardo Griiner

MARIA LUGONES
Gabriela Gonzalez Ortuno

HELEIETH SAFFIOTI
Daniele Cordeiro Motta



	Introducción
	Presentación
	Historización
	Apreciación
	Bibliografía
	Leopoldo Zea
	Bibliografía destacada de Leopoldo Zea
	más pensadores y pensadoras en esta colección



